1.Uber das Zusammenleben in verschiedenen Gesellschaftssystemen

Far uns hier wichtig ist der Unterschied zwischen dem Konzept der Individualgesellschaft und
der Kollektivgesellschaft: Viele Verhaltensweisen lieBen sich erklaren, wenn mehr
Hintergrundwissen (ber diese Systeme bekannt waére!

Fatma erklart uns das recht einfach:“ Ich bin in eine tirkische Familie/ einen Clan an der
Schwarzmeerktiste hineingeboren. In unserer Familie wird der Einzelne gut vor duBeren
Eingriffen geschutzt, von uns, den Mitgliedern, wird aber loyales Verhalten gegentiiber der
GroBfamilie erwartet. Meine Identitat finde ich in unseren geschlechtergetrennten sozialen
Netzwerken, also flir mich bei den Frauen, mein Bruder Ahmet bei den Mannern. So wie bei mir
ist es oft in weiten Teilen der Turkei, Afghanistans, Tschetscheniens, Kirgisistans, Afrikas und
auch in Suditalien.

Fur Manner ist es selbstversténdlich, dass sie den offentlichen Raum beherrschen, wéhrend wir
Frauen weitgehend zu Hause mit unseren weiblichen Verwandten und Nachbarinnen Kontakt
haben. Familidre Entscheidungen treffen in unseren traditionellen, autoritdren und
patriarchalisch gepragten Familien die Médnner, da es meist darum geht, das 6konomische
Uberleben zu sichern. Ehre und Anerkennung sollen stets gewahrt bleiben. Unsere Rechte und
Pflichten sind hierarchisch unterschiedlich verteilt; Richtlinien bzw. Vorschriften werden bei uns
sowohl situationsbedingt als auch beziehungsbedingt abgewandelt- ihr sprecht dabei gern von
»Situationselastisch“! Mein individuelles Vorgehen ist nicht erwtinscht, und weiters habe ich
Auseinandersetzungen innerhalb meiner Gruppe zu vermeiden- die Harmonie muss gewahrt
bleiben!

Lisa ist erstaunt:“ Das habe ich gar nicht gewusst- ich bin gewohnt, dass sich alles um mich und
um andere Individuen dreht. Wir sorgen alle fir uns selbst und haben meist eine eher kleine
Kernfamilie mit Vater, Mutter und eventuell Geschwistern, die zusammenleben. Meine Identitat
finde ich im Individuellen; ich darf auch sagen, was mich am Handeln anderer stort, und
Auseinandersetzungen fuhren, ja, das erwartet man eigentlich von mir! Wir schitzen uns einzeln
selbst und sind unserer Familie gegentiber loyal. Vorschriften gelten situationsunabhangig fir
uns alle immer gleich.”

Fatma:“ Ja, weiBt du, wenn man in ein fremdes Land kommt, dann halt man —zumindest am
Anfang — an Sprache, Sitten, Gebrauchen, Traditionen- und auch an der Religion- fest. Wir
miussen uns bei euch daher neu orientieren und lernen- in der Schule ist dann ,,Deutschland“
bzw. ,,Osterreich“ fiir uns und daheim ,,Tiirkei“ das heiBt, wir leben, zumindest am Beginn,
eigentlich in zwei verschiedenen Welten! Zum Beispiel die Gleichwertigkeit und
Gleichberechtigung der Geschlechter, das ist fir uns neu, wir miissen neue Verhaltens-, Denk-
und Sichtweisen entwickeln.”

Ahmet: , Ja, die Stellung in unserer GroBfamilie wird sowohlvom Geschlecht, dem Alter und dem
sozialen Rang mitbestimmt! Ich bin in meiner Familie der ,,Abi*, das bedeutet ,,GroBer Bruder*,
und habe spezielle Aufgaben: Ich vertrete, wenn notig, meinen Vater als ménnliches
Familienoberhaupt nach auBen und genieBe einen hbheren Status als Frauen. Ich muss mich
um meine jingeren Geschwister kimmern, die mir gegentiber Respekt schulden. AuBerdem
werde ich als Erstgeborener als zuklnftiges potenzielles Familienoberhaupt angesehen und
muss meine Eltern im Alter unterstltzen und versorgen.”

Fatma:“ Und da ich die alteste Tochter unserer Familie bin- die ,,Abla“ was so viel wie ,,GroBe
Schwester” bedeutet, habe ich mich ebenfalls um meine Geschwister zu kiimmern, ich versorge
sie und lerne auch mitihnen. Das verschafft auch mir in meiner GroBfamilie ein hGheres



innerfamiliares Ansehen. Ich kimmere mich auch um den Haushalt. Und: Meine Familie ist mir
wichtig und muss mir wichtig sein, sie geht immer vor!*

Ahmet: ,,Ja, wir Buben werden angehalten, ,,Buben“ zu sein, uns tberlegen zu fiihlen, z.B.
gegentiber Elementarpadagoginnen- das hért sich vielleicht dann in etwa so an: ,,Du Frau, du mir
nichts anschaffen!®, von einem Kindergartenkind! Freunde oder Spielkameraden finden wir meist
in der GroBfamilie und bleiben gern unter uns. Kinder in der Offentlichkeit haben ,brav* zu sein,
nicht zu neugierig oder lebhaft, und vor allem nicht zu gesprachig gegentuber Fremden!

Bis zur rituellen Beschneidung ist der Kontakt zu unserer Mutter sehr eng, danach wird er
distanzierter, wir kommen in die Gruppe der Méanner, unserer Vater und GroBvaéter, Onkel,
Cousins usw. Das Verhéltnis zu meinem Vater? Ist eher formal, distanziert und autoritar gepragt.
Wir Jungen treffen einander oft in den Jugendzentren, wobei die Gesellschaft von uns ein eher
typisch ménnliches Verhalten erwartet, aggressiver und ungehorsamer, jedenfalls aktiver.“

Fatma:“ Ja, und von mir wird, je alter ich werde, erwartet, dass ich mich eher passivund
regelkonform verhalte. Ich bin mehr an das Haus/ die Wohnung gebunden, und erwerbe alle
Fahigkeiten, die ich als spétere Ehefrau, Mutter und Hausfrau benétige. Gehorsam gegentiber
der Familie und Gesellschaft werden belohnt- mit Gehorsam wird Folgendes umschrieben: Du
musst dich respektvoll, héflich, status-, rollen- und geschlechterkonform gegeniiber héher
gestellten Familienmitgliedern verhalten, das bedeutet auch, die unterschiedlichen Formen von
Anerkennung und Ehre einzuhalten und zu leben!*

Lisa kommt aus dem Staunen nicht heraus:“ Das ist ja alles so ganz anders als bei mir! Bei euch
entscheiden die ménnlichen Familienmitglieder fast alles; jetzt verstehe ich, weshalb meine
Freundin Ayse nicht bei mir ibernachten durfte- ihr Vater hat es nicht erlaubt!*

Fatma: “Ja, du musst wissen, dass es bei uns verschiedene Formen und Bedeutungen von
»Ehre“ gibt. Und: Wenn ein Familienmitglied Schande auf sich ladt, so ,trifft“ dies in unserem
Gesellschaftssystem die gesamte Familie!*

Lisa: ,,Das ist ja unglaublich - worum geht es dabei genau?“

Ahmet:“ Also, da beginne ich einmal mit dem Begriff ,seref*, das bedeutet Ehre im Sinne von
»Ansehen genieBen®, man ist anerkannt innerhalb der eigenen, vorwiegend islamisch-tirkischen
Volksgruppe. Anerkennung und Ansehen kénnen durch Leistungen fur die Gesellschaft/ fur die
Gemeinschaft verandert werden, dies ist eine variable GroBe. Mdnnliches Ansehen wird im
Allgemeinen durch beruflichen Erfolg und durch offensives Umgehen mit anderen Ménnern
bestimmt.“

Fatma:“ Und ich setze fort mit ,namus®, das ist die innerfamiliare Ehre der GroBfamilie! Wir
Frauen sind die ,,Tragerinnen der Familienehre®, deshalb miissen wir jede mégliche
selbstverursachte Ehrverletzung vermeiden, Ansehen und Familienehre wahren. Diese ,,Ehre”
kann auch verloren gehen und nicht wiedergewonnen werden- namus ist ein Absolutwert! Und
dabei ist die 6ffentliche Meinung lber etwas oft entscheidender als das Faktum selbst! Bezogen
aufuns Méadchen umschreibt dieser Ehrbegriff das Aufrechterhalten unserer Unbertuhrtheit, die
Jungfraulichkeit gilt als das héchste Gut unverheirateter Frauen! Ist diese Ehre verloren, so muss
ein mannliches Familienmitglied sie wieder herstellen, indem er sich gegen die Frau wendet.
Weil durch das weibliche Fehlverhalten auch die ménnliche Ehre verletzt wird, muss der Mann
nun alles daransetzen, das groBfamilidre Ansehen wieder herzustellen. Ansonsten kann er sich
nirgendwo mehr sehen lassen oder Geschéafte abwickeln. Der Mann muss daher Starke zeigen,



das Verhalten der Frauen kontrollieren, um Ehrverletzungen zu vermeiden, und zugleich bereit
sein, die Familienehre 6ffentlich zu verteidigen.”

Lisa ist sprachlos.

Ahmet:“ Ja, und dann gibt es noch saygi- damit sind in der islamisch-tirkischen Volksgruppe
Héflichkeitsbezeugungen, Respekt und Ehrerbietung gemeint, die sozial - oder
ranghohergestellten Personen gegenlber zu erbringen sind. Im Wesentlichen geht es hier um
entsprechende sprachliche Formulierungen und Formen. VerstéBe dagegen beeintréchtigen den
guten Ruf. Wenn jemand ungerechtfertigterweise Gertichten, z.B. in Social Media, ausgesetzt ist,
sind Ehre und Ansehen unrechtmaBig verletzt, der In seiner Ehre Verletzte kann
Wiedergutmachung einfordern- dabei muss aber auch die Harmonie gewahrt bleiben!*

Fatma: ,,Und da ist noch onur( ,Wiirde“), abstrakter und nur schwer messbar. Onur ist eine
Haltung des Individuums, nach innen und auBen gerichtet. Dieser Begriff hat aber, anders als die
ersten drei Begriffe, eine individuelle Bedeutung, denn bei seref, namus und saygi ist die
Bewertung und Anerkennung durch die Gemeinde, durch Bekannte und Freunde
ausschlaggebend.”

2. Personlichkeitsentwicklung und Bedeutung schulischer Bildung in Individual- und
Kollektivgesellschaften

Ahmet:“ WeiBt du, Lisa, wir haben bereits als Kinder gelernt, in ,,WWIR“-Begriffen zu denken, die in
der Offentlichkeit vertretene Meinung wird vorab in der GroBfamilie festgelegt, das loyale
Vertreten der Interessen der GroBfamilie wird erwartet, und kollektive Familieninteressen haben
immer Vorrang vor Einzelinteressen. Wenn wir das nicht einhalten, dann fuhrt unser Verhalten zu
einem ,,Gesichtsverlust” der Familie, da das Bewahren der gesellschaftlichen und familidren
Ehre bzw. des Ansehens als besonders wichtig gelten. In traditionellen Familien sind daher
familiare soziale Beziehungen (status-, rollen-, geschlechts- und altersadéquat) wichtiger als das
Erbringen besonderer schulischer Leistungen.”

Fatma:“ Ja, Lisa, wenn der Haushalt versorgt werden muss und meine jiingeren Geschwister
mich brauchen, dann muss ich als Abla, als gehorsame Tochter, einspringen, und so kann ich
z.B. meine Hausaufgaben vielleicht nicht immer rechtzeitig machen. Als Entschuldigung flr die
fehlenden Aufgaben sage ich dann z.B., dass ich ,,Kopfschmerzen“ gehabt hatte oder mich
»krank fihle“- etwas, das meine Lehrkraft leider nicht versteht, denn sie sagt mirimmer, dass ich
das beim Arzt abklaren lassen soll. Damit ich keine zu schlechten Noten bekomme, arbeite ich
daher im Unterricht mehr mit. Mein Bruder Erol wird aber daheim schon dazu angehalten, den
Padagoginnen gemanB den islamischen Vorstellungen gegenuberzutreten- da Frauen bei uns
statusmaBig niedriger gestellt sind, fallt es ihm manchmal schwer, die Anordnungen der
weiblichen Lehrkrafte zu akzeptieren.”

Lisa: ,,Und wie ist das dann mit eurem Bildungswunsch- wollt ihr nicht gut abschneiden, um
spéater einen guten Beruf zu haben?“

Ahmet:“ Natiirlich- viele junge tiirkische Mddchen wollen z.B. Arztin oder Rechtsanwiltin
werden, wissen aber auch gleichzeitig, dass dies nicht immer erreichbar ist aufgrund ihrer
schulischen Leistungen. Manchen jungen Frauen wird von ihrer Familie ,,erlaubt®, hierzulande
traditionell ménnliche Berufe®, wie Bauingenieurin, Elektrotechnikerin oder Architektin zu
werden; diesen Berufen wird eher geringer Stellenwert zugemessen. Wir Burschen? Unser



haufigster Berufswunsch ist ,Handel mit Waren aller Art%, das hat Ansehen und macht uns
unabhangig.”

Fatma: ,,Das heiBt, das reflektierende Lernen ist bei uns weitestgehend nicht erwtinscht, wir
sollen die kollektiven Normen und Werte tibernehmen, die sich am Nutzen flir die Gesellschaft
orientieren. Wir lernen schon sehr frih, in ,WIR-Begriffen“ zu denken, um die Harmonie in
Familie und Gesellschaft zu wahren. Das Vertreten der groBfamilidren Interessen ist (iblich, und
alle erwarten loyales Verhalten. Unsere Bildungswinsche sind auf den gemeinsamen Nutzen fur
die Allgemeinheit abgestellt.”

Lisa:“ Na, da liegen aber Welten zwischen uns! Bei uns ist das Ziel die Selbstverwirklichung-
Lernen und Selbstreflexion sind Teil von Bildung bzw. Persénlichkeitsentwicklung und basieren
auf selbstverantwortetem Eigeninteresse. Der ,,Ich-Begriff“ steht bei uns im Vordergrund, das
Kind lernt von Beginn an, fir sich selbst zu denken und zu handeln! Wir vertreten unser
Eigeninteresse, und Bildungswiinsche folgen unseren Schwerpunkten- wir dtirfen machen, was
wir far richtig halten! AuBerdem haben alle die Moglichkeit, sich mit der Meinung anderer
offentlich auseinanderzusetzen, zu streiten. Sonst wirden wir unsere Selbstachtung und die
eigene Wiirde verlieren! Jetzt verstehe ich euer Verhalten in der Schulklasse schon viel besser!*

Ahmet:“ Ja, weiBt du, bei so manchen traditionellen Familien sind Geschichts- oder
Bilderblicher selten- in einigen Landern im arabischen Raum z.B. werden auch heute noch
Geschichten und Marchen nur mundlich weitergegeben, und dabei vom jeweiligen Erzghler auch
der aktuellen Lebenswelt entsprechend angepasst und verdandert. Fiir einkommensschwache
Familien sind Buicher auch einfach zu teuer, Bibliotheken eher unbekannt, und fir nomadische
Stammesgesellschaften sind sie nur unnutzer ,,Ballast®, den man transportieren muisste. Wenn
Uberhaupt, dann existiert als einziges Buch nur die Heilige Schrift der jeweiligen Religion. Weiters
kénnen auch nicht alle lesen und schreiben, und das ,,Nichtlesen“ wird beibehalten. Und z. B.
das Tschetschenische hat bis heute kein festgeschriebenes Vokalsystem.“

Lisa:* Das ist ja ganz anders als bei uns! Wie kénnte man denn die Kinder hier besser férdern?“

Fatma:“ Es gibt gute Bildungsprogramme- wie das Férderprojekt ,,Turkish Early Enrichment
Project” fur 3-5-Jahrige in Istanbul. Das ist ein kultursensibles Programm in Gecekondus, ftir
zugezogene Familien mit Mdttern mit geringer Bildung und einem niedrigen soziobkonomischen
Hintergrund. Ziel ist es hier, die Kinder auf die gednderten Lebensanforderungen vorzubereiten.
Zuerst wurde die Selbstsicherheit, die Problemlésungsfahigkeit und die Autonomie der Mditter
gestarkt, bevor sie sich ernsthaft mit Erziehungsfragen auseinandersetzen konnten. Angeleitet
durch das Programm widmeten die Mdtter nun ihrem Kind mehr Aufmerksamkeit und Zeit,
unterstitzten und ermutigten es im gemeinsamen Spiel verbal. Damit blieb die traditionell enge
Beziehung zwischen Mutter und Kleinkind aufrecht, und die Mdtter hatten Freude am
selbsténdigen Handeln ihrer Kinder! Nach der Evaluierung nach 4 Jahren stellte sich heraus,
dass diese hauslich so geforderten Kinder tatséchlich selbststéndiger waren; und wenn sie dann
noch zusétzlich einen Kindergarten besuchten, so Uberragten ihre kognitiven Leistungen generell
die der gar nicht oder nur hduslich geférderten Kinder! Bei der Einschulung und danach zeigten
die geforderten Kinder insgesamt bessere schulische Leistungen, eine signifikant hbheren I1Q
und weniger Aggressivitat. Als Jugendliche waren diese Kinder erfolgreicher, mit sich und ihren
Leistungen zufriedener.”

3. Stellung von Lehrkraften und Einfluss der Migration auf Religion und Glauben

Lisa: ,,Also, bei uns wird von den Padagog/innen Distanz und Objektivitat uns gegentiber
erwartet-alle mussen gleich gut und fair behandelt werden! Natdrlich flieBen auch zumeist



unabsichtlich und unbewusst andere Vorstellungen mit ein. Studien zeigen aber auch bei uns,
dass schulische Leistungen und in Folge die weiteren Bildungswege von Schiler/innen mit
Migrationshintergrund dann verdnderbar sind, wenn die Lehrkréfte ihre Bewertungs- und
Handlungsmuster hinterfragen, reflektieren und auch veréndern.”

Ahmet:“ Die bei uns meist ménnlichen Lehrkréfte haben einen hohen Stellenwert, ihnen werden
gréBtmoglicher Respekt bzw. Anerkennung und Ehre entgegengebracht. Sie flihlen sich stark flir
die ihnen anvertrauten Kinder verantwortlich- es kommt vor, dass ein Lehrer flr eine
gemeinsamen Theaterbesuch die Klasse in seinen PKW ,l4dt“, um anschlieBend mit ihnen quer
durch die Stadt zu fahren. Um Lebensumsténde besser kennenzulernen und dieses Wissen
auch ganz bewusst bei der Leistungsbeurteilung zu berticksichtigen, machen Lehrkréfte ganz
selbstverstandlich und auch aus eigenem Interesse in einigen Regionen der Tlrkei bei den
Familien ,,ihrer Schiiler/innen“ Hausbesuche. Lehrkréfte genieBen in unserer
Kollektivgesellschaft kraft ihrer Funktion héheres Ansehen, Eltern sehen in ihnen die Experten fir
das Lehren und die Bildung an. Elterliche Unterstltzung wird daher als nicht angemessen und
notwendig erachtet.”

Fatma:“ Fur uns stellt nattirlich die Zugehérigkeit zu einer Religionsgemeinschaft eine
Verbindung mit der ehemaligen Heimat dar. Unser Vater hat am Beginn in der neuen Heimat
ofter die Moschee besucht als in der Turkei. Religiose Riten, Traditionen und Vorstellungen
werden nun von uns als besonders wichtig empfunden und entsprechende
Glaubensvorschriften oft strenger eingehalten; das schafft mehr Gruppenidentitat und bewahrt
bzw. sichert zugleich die religiés-kulturellen Traditionen. Da kann es schon vorkommen, dass
aufgrund ihres Gefuhls der Entwurzelung Frauen von Mdnnern nun gezwungen werden, ein
Kopftuch zu tragen oder sich zu verschleiern, obwohl dieselben Ménner dies in der alten Heimat
nichtverlangt haben. Das flihrt nicht selten zu innerseelischen Konflikten.”

Lisa:“ Und wie ist das denn mit euren Eltern? Ich habe gehért, dass manche Véter die Lehrerin
weder ansehen noch mit Handschlag griiBen, ja, dass manche gar nicht in die Schule zu einem
péadagogischen Gesprdach kommen wollen!”

Ahmet:“ Ja, das ist richtig, da haben wir Nachholbedarf: Das angemessene Verhalten ist bei uns
jedoch sehr stark kulturell gepragt, und so entstehen oft Missverstandnisse. Vorwiegend die
Ménner aus solchen Familienstrukturen haben damit Probleme: Sie diirfen einer fremden Frau
nichtin die Augen sehen bzw. ihr die Hand zum GruB reichen. Frauen haben flr sie auch einen
geringeren Status, und in der Heimat gab es ja fast ausschlieBlich méannliche Lehrkréfte., die Teil
des erweiterten familidren Netzwerks waren. Sie miissen akzeptieren lernen, dass Lehrerinnen
hier den ménnlichen Kollegen gleichgestellt sind und selbstverstiandlich Gesprdche mit Eltern
und Bezugspersonen flihren; auch, dass einer Vorladung zu einem solchen Gesprach Folge zu
leisten ist. Unsere Eltern sprechen gern Uber die spezielle familidre Situation und méchten, dass
die Lehrkraft das versteht. Auch ist es ublich, dass einmal erhaltene Informationen von
Lehrkraften als unsicher und unverlasslich gelten- deshalb fragen sie dann mehrfach
verschiedene Personen zum selben Thema, was natlrlich hier alle nervt und Missverstandnisse
produziert. Sprachbarrieren tun ihr Ubriges, meist wird daher zwischen den Sprachen
»geswitcht®, aber Vorsicht, so manche Bedeutung ist unterschiedlich! Und wenn Kinder dann
»dolmetschen, dann ist das nicht wirklich zu empfehlen- wir sind loyal unseren Eltern
gegenlber und werden auch dementsprechend (ibersetzen; wir wollen dem Geschwisterkind
beispielsweise nicht schaden. Fir einen Vater aus dem arabischen Raum ist es z.B. beim
Elterngesprach am Beginn sehr wichtig, dass die Lehrkraft die respektvolle Haltung seines
Sohnes ihr gegentliber bestatigt; danach hért er gerne, was sein Sohn sehr gut kann, und am
Schluss kommen dann die ,,verbesserungswilirdigen® Bereiche, fir die er dann sicherim



Gesprach und bei der Umsetzung mit seinem Sohn sorgen wird. Das Gespréach sollte auf
Augenhéhe, hoflich und respektvoll gefiihrt werden, der Vater nicht ,,das Gesicht verlieren*
Umgekehrt ist er sehr dankbar dafiir, zu erfahren, was sein Sohn anders machen sollte, denn als
Oberhaupt der Familie ist der Vater ja flir das Ansehen verantwortlich. Also: ,,Der Ton macht die
Musik!“

Fatma: ,,Und Mimik samt Gestik sind auch ganz wesentlich im Gesprach, werde aber oft anders
in unterschiedlichen Kulturen interpretiert. Ein Beispiel: Man winkt in arabischen Landern mit
nach unten gekehrter Handfléche Menschen zu sich, anders wiirde man diese Menschen
beleidigen, da eine Bewegung mit zum Kérper gewandter Handfldche von Menschen aus diesen
Léndern nur bendutzt wird, um Hunde oder Prostituierte zu sich zu rufen. Auch stéandiges oder
héufiges Lacheln, z.B. im asiatischen Raum, kann zu Fehlinterpretationen flihren- diese
Menschen lacheln haufig auch dann, wenn ihnen nicht danach zumute ist usw. Zum Schluss
eine gute Nachricht fiir alle Lehrkréfte hier: Bei uns in der Kollektivgesellschaft zghlen die
Padagog/innen zum erweiterten groBfamilidren Kreis, und aufgrund der von ihnen seitens der
Gesellschaft zugeordneten hierarchisch hoheren Position darf ihnen aus Grinden des Respekts
NICHT widersprochen werden!”

Lisa:* Wow, das ist ja heftig! Wir sehen das ganz anders! Jedenfalls danke, dass ihr mir Einblicke
in eure Community gegeben habt- nun verstehe ich Vieles besser! Und wir kbnnen besser
miteinander auskommen! Ich helfe euch gerne auf eurem Weg zum Erfolg in der neuen Heimat!
Lasst es uns bitte gemeinsam versuchen!*

Drei sehr empfehlenswerte Literaturtipps:

1. Csellich-Ruso, Renate: Transkulturell kompetent / Sprachbarrieren und kulturellen
Unterschieden sicher begegnen, Verlag Westermann, 1. Aufl. 2016

2. Toprak, Ahmet: Muslimisch- Ménnlich- Desintegriert- Was bei der Erziehung
muslimischer Jungen schieflauft, Verlag Ullstein, Berlin 2019

3. Ates, Seyran: Der Multikulti- Irrtum/ Wie wir in Deutschland besser zusammenleben
koénnen, Verl. Ullstein, 5.Aufl. 2015

OStR. Prof. Mag. Elisabeth DITTRICH
AEDE Osterreich und Europe

Anmerkung: Ich mdéchte ausdrtcklich betonen, dass sich dieser Text weder gegen eine einzelne
Volksgruppe noch Glaubensgemeinschaft richtet-, sondern dazu beitragen soll, einander besser
zu verstehen! Daflir danke ich Frau Mag. Dr. Renate Csellich-Ruso mit den ersten 36 Seiten ihres
Buches, dessen Inhalt ich in Form eines Dialoges unter Jugendlichen adaptiert und verfasst
habe.

Kollektivgesellschaftlich organisierte Gruppen ,ticken* einfach anders als unsere
Individualgesellschaft, sie bringen diese Sozialisierung zu uns mit und werden all das nicht nach
einem ,,Wertekurs“ bei uns ablegen, wiewohl die Wertekurse sehr wichtig sind! Fir ein
erfolgreiches und gutes Interagieren muss aber die Offentlichkeit in Osterreich besser informiert
sein und Handlungsoptionen bekommen- es kann nicht mehr sein, dass Schulleitungen samt



Lehrpersonal mehr oder weniger hilflos vor den Aktionen der Schliler/innen stehen, da ihnen die
grundlegenden Insights ber die Zusammenhénge samt Handlungsméglichkeiten fehlen!

Ich habe selbst dieses Thema Utber 10 Jahre an der PH Wien im Rahmen der Fortbildung und
Lehrtatigkeit erfolgreich thematisiert, Fllichtlingskinder aus Afghanistan und Syrien zwei Jahre
lang unterrichtet und auch im AHS- Regelunterricht viele Erfahrungen mit Schiler/innen aus
anderen Kulturkreisen machen kénnen, die Checks und Re-Checks bei meinen Kolleg/innen aus
diesen Communities durchgefiihrt und hoffe wirklich, dass wir alle nun Fortschritte in diesem
Bereich machen werden.

Fir interessierte Lehrkréfte und Schulleitungen habe ich seitens der AEDE Osterreich ab
Oktober 2024 einen Jour fixe per ZOOM(Abendtermin) zur sogenannten kollegialen Intervision
lber diese Themen angeboten.

Besonders mdéchte ich noch das Schulbuch (Verlag Westermann) von Frau Mag. Dr. Renate
Csellich-Ruso (s. 0.) zur Anschaffung fur die Schulbibliothek empfehlen- eine wirklich wertvolle
Grundlage zur Einfiihrung in das Thema, ebenso weiterfihrend das Werk von Ahmet Toprak und
Seyran Ates- beide bringen wertvolle Insights mit Fallbeispielen fiir die weibliche und ménnliche
Jugend und ihre nichtwesteuropéaische Sichtweise ein.

Zuletzt méchte ich noch ein paar ,,Handlungsoptionen“- basierend auf Erkenntnissen aus diesen
drei Buchern- weitergeben:

1. Ein Pladoyer fiir eine gleichberechtigte Erziehung der Geschlechter in den Familien: Wir
mussen uns daruber im Klaren sein, dass viele muslimische Eltern ihre Kinder noch
immer nach traditionellen Rollenmustern erziehen, das bedeutet, dass Méddchen als
Erwachsene Haushalt und Kindererziehung ibernehmen, wéhrend die Buben spéter flr
den Schutz der Integritat der Familie zusténdig sein werden und in der Lage sein mussen,
die Familie zu erndhren. Das bedeutet auch, dass Madchen meist strenger erzogen
werden- bedingt durch das Ehrkonzept; alles muss zlgig und ordentlich erledigt werden,
dem Méadchen werden Grenzen gesetzt und es weiBB genau, was erlaubt und was
verboten ist. Bei den Buben ist man der Meinung, dass sie gewisse Freiheiten haben
mussen, man meint, den S6hnen damit etwas Gutes zu tun und geht davon aus, dass der
Sohn seine Rolle durch Nachahmung und méannliche Vorbilder finden wird. Bis dorthin
kann er aber sich selbst Uberlassen bleiben.

2. Viele Buben kommen damit bestimmten Vorgaben und Voraussetzungen der Schule
nicht nach, weil sie die Eltern anders erzogen haben. Diese fehlende Orientierung und
bestimmte Defizite missen daher kompensiert werden, vor allem auf Verhaltensweisen
reagieren, die auf einer abweichenden kulturellen und schichtbezogenen Erziehung
basieren. Die Eltern erwarten dann von den Lehrkraften, dass sie sich nicht nur den
schulischen Belangen ihrer Kinder widmen, sondern sie auch erziehen und Grenzen
setzen. Sie erwarten also etwas, das bei uns primar im elterlichen Kompetenz- und
Aufgabenbereich liegend gesehen wird. Sich in schulische Angelegenheiten
einzumischen, finden diese muslimischen Eltern gleichzeitig unangemessen und
unhoéflich; das ist auch —neben den Sprachproblemen- der Hauptgrund, weshalb sie
nicht zu den Elternsprechstunden erscheinen.

3. Formal haben viele Familien einen strengen Erziehungsstil, aber bei den Jungen ist man
nichtimmer konsequent- diese strenge Linie erwarten die Eltern dann aber von den
padagogischen Institutionen. Das Problem: Diese Institutionen setzen aber eher auf eine
liberale und partizipative Linie; nicht alle kbnnen mit der ambivalenten Rigiditdt im
Elternhaus und der Liberalitat in padagogischen Einrichtungen optimal umgehen. Oft



kénnen diese Jugendlichen nicht verstehen, wenn Fehlverhalten nicht unmittelbar
spurbar mit rigider Konsequenz geahndet wird. Wenn letztere gar nicht erfolgt, sind viele
Kinder und Jugendliche verunsichert. Natirlich gibt es auch solche, die die liberale
Haltung der Padagog/innen ausntitzen: sie sind vorlaut, redegewandt, verhandeln,
bestehen auf ihrem ,,Recht“ und sind teilweise unfreundlich, jeweils kontextgebunden.
Die Sprache der Lehrkréfte sollte stark und deutlich sein, ohne bewertende Aussagen,
wie z.B.:“ Zu Hause verhéltst du dich ja auch nicht so, oder?“ bzw. ,,Macht man das so in
der Tuirkei?“ Alle muissen konsequent dieselbe Behandlung erfahren. AuBerdem mtuissen
die Schiler/innen den Begriff ,,Respekt” bei uns kennenlernen, der nicht unbedingt nur
gleichzusetzen ist mit Gehorsamkeit, Loyalitat und Unterordnung.

Augenkontakt: Loyalitat und gehorsam gebieten es muslimischen Kindern, ohne
Widerrede das auszufiihren, was der Erziehungsberechtigte von ihnen verlangt, ihr Blick
ist dabei nach unten gerichtet. Der direkte Augenkontakt wiirde gleiche Augenhohe
bedeuten, und das wird von den Eltern als aufsassig und herausfordernd interpretiert.
Unsere Worte: “Schau mich an, wenn ich mit dir spreche!”, werde daher so nicht
verstanden, es ist nicht Desinteresse, sondern das Zusammenprallen zweier
Erziehungskonzepte.

Warum manche Buben Lehrerinnen nicht akzeptieren wollen: Oft ist bereits im
Vorschulalter das Verhéltnis vieler muslimischer Buben zu ihrer Mutter zwiespaltig; sie
ermahnt ihn zwar, wenn er aber diesen Bitten nicht nachkommt, dann lasst sie ihn auch
haufig gewahren und setzt ihre Autoritat nicht durch. Das verunsichert eventuell den
Jungen hinsichtlich der weiblichen Autoritat auf der Handlungsebene, und so kann es
vorkommen, dass sich die Jungen den Aufforderungen der Lehrerinnen widersetzen.
Dann bitte: Nicht mit der Weiblichkeit oder Mutterrolle argumentieren, sondern als
Fachfrau mit Kompetenz, Autoritat und Ansehen: Die Lehrkréfte missen mit Regeln und
Macht argumentieren, und dass diese Regeln von Lehrkréften iiberwacht und
durchgesetzt werden.

Die Bedeutung des Studiums: In der Tlirkei z.B. wird nicht selektiert, jeder und jede
bekommt die Gelegenheit, die Matura machen zu kénnen, aber damit ist keine
automatische Zugangsberechtigung fur alle far ein Studium verbunden. Eltern erhoffen
sich von einem Universitatsabschluss ein erhéhtes Prestige in der Gesellschaft, sozialen
Aufstieg, gute Arbeitsbedingungen plus Verdienstméglichkeiten. Ein Ausbildungsberuf ist
fiir solche Eltern keine annehmbare Alternative. Am wichtigsten ist es, die oft
unrealistischen Berufswinsche der Kinder aus Migrantenfamilien nicht abzuwerten- der
Wunsch der Kinder basiert oft auf Wilinschen und Vorstellungen der Eltern.
Nachgiebigkeit als Schwéache: Miitter sind in Erziehungsfragen, im Gegensatz zum Vater
hier, eher nachgiebig und erfillen die Winsche der Jungen; Mdnner wurden in der Regel
zu Virilitat, Starke und Unnachgiebigkeit erzogen. So gelten unter Umstidnden auch
Diskussionen und Konsensfindung haufig als Schwéache. Wenn der Lehrer dieser Norm
nicht entspricht, scheint er dazu nicht in der Lage zu sein und wird weniger geachtet.
Mut zur Konfrontation: Mehrfachauffallige und Mehrfachtéter interpretieren es
normalerweise als Schwéache, wenn Fachkréfte ihnen mit Freundlichkeit und Milde
begegnen. (- siehe Methode der Konfrontativen Pédagogik (,,HeiBer Stuhl“) nach Jens
Weidner.) Das konfrontative Gespréach im pddagogischen Alltag bedeutet, dass eine
Fachkraft den jeweiligen Jugendlichen mit der Tatsache konfrontiert, dass er sich nicht
an die Regeln gehalten hat. Die Hintergrinde, die flir das abweichende Verhalten
relevant sind, versteht der Pddagoge zwar, akzeptiert sie aber nicht als Begrindung! Das
bedeutet z.B. praktisch: Wenn wir erfahren, dass der Vater eines Jugendlichen
Alkoholiker ist und 6fter zuschlagt, bieten wir Hilfe an. Wir werden aber diesen



Hintergrund nicht als Entschuldigung fiir die Gewalttatigkeit oder die erfolgte
Grenzverletzung durch den Jugendlichen dulden. Es zéhlt seine eigene Verantwortung!
Oberstes Prinzip ist die Akzeptanz der Person bei klarer Verurteilung des Fehlverhaltens.
Vor jeder Konfrontation steht der Beziehungsaufbau zu dem Jugendlichen- nur eine
gefestigte Beziehung vertragt Konfrontation; bei Kleinigkeiten schon reagieren, um
GréBeres zu verhindern; Regeln missen transparent sein, fir alle immer gleich gelten,
und alle missen sich daranhalten. Als Pddagogische Fachkraft ist man nur glaubwlirdig,
wenn man vorlebt, was man einfordert. Das erwinschte Verhalten muss immer wieder
eingefordert werden. Konsequenzen mussen zeitnah erfolgen. Rechtfertigungsstrategien
derJugendlichen werden nicht zugelassen.

OStR. Prof. Mag. Elisabeth Dittrich

Zur Person: Prasidentin AEDE Osterreich & Vizeprasidentin AEDE Europe; vormals
Vizeprésidentin der EBO, seit Jdnner 2025 Generalsekretérin der EBO; Eingetragene Mediatorin
beim BMJ bis Dezember 2024;, Coach und ausgebildete Supervisorin; ehemalige
Mobbingpraventionsbeauftragte des Bundes; Personalvertreterin und Mitglied des
Gewerkschaftlichen Betriebsausschusses am BG 21/0; Absolventin der ECHA-Ausbildung
(Hochbegabte); tiber 43 Jahre Berufserfahrung im Schuldienst (GWK/F) und Unterricht von
Fliichtlingskindern aus Afghanistan und Syrien, Schulbuchautorin GWK, langjahrige Vorsitzende
der Bundes-ARGE GWK, 12 Jahre Dienst an der PH Wien (2010-2022) inclusive Lehrtétigkeit;
Leitung bzw. Teilnahme an COMENIUS und ERASMUS-Projekten usw.



